
 
 

Bodhi International Journal of 

Research in Humanities, Arts and Science 

Vol. 10  Special Issue 1 December  2025  

E-ISSN: 2456-5571   

 

 
www.bodhijournals.com 140 

 
L’Interdite De Malika Mokeddem 

 
Dr.Visalakshi.R 

Assistant Professor, SSL-French, Vellore Institute of Technology, Vellore, Tamil Nadu 

 

     

Open Access 
 

Manuscript ID:  

BIJ-SPL1-DEC25-ML-077 

 
Subject: French

 

Received : 03.09.2025 

Accepted : 20.09.2025 

Published : 31.12.2025 

 
DOI: 10.64938/bijsi.v10si1.25.Dec077 

 

Copy Right:  

 

 

This work is licensed under  

a Creative Commons Attribution-

ShareAlike 4.0 International License.

Abstract 

Pour cette communication, je voudrais présenter l’analyse du roman L’Interdite 

(1993) de Malika Mokeddem. J’y analyse la puissance linguistique et la résistance 

en langage et littérature. L’auteure a donné une présentation détaillée de l’identité 

de soi basée sur le langage et la culture qu’on pratique. Malika aussi présente 

l’utilisation du langage comme un outil pour la transformation de la société. Ce 

roman nous aide profondément à analyser comment le patriarcat exerce son pouvoir 

sur la femme à travers la langue. La dynamique du pouvoir de la langue ou la 

puissance linguistique sur le peuple algérien est un témoigne dans ce roman. Le 

pouvoir est exercé par la phallocratie sur le peuple. Le patriarcat se sert de la 

puissance du langage à dominer la femme  en tant que classe inférieure. 

Mots clés:   la puissance linguistique, la hégémonie linguistique du patriarcat,  

la résilience dans la langue et littérature, la marginalisation de la femme, 

l'emancipation de la femme algérienne.  

 

Malika Mokeddem 

Malika Mokeddem  est née le 5 octobre 1949, à 

Kénadsa en Algérie. Elle est exilée de l’Algérie et 

elle a vécu la plupart de sa vie en France. Écrivaine 

et Médecin par profession,  elle a exercé sa 

profession à Montpellier en servant les besoins  de 

santé  des immigrants de  la communauté  des 

immigrants de l’Afrique du Nord. 

 

Resumé du roman 

Sultana  est la protagoniste  principale du roman. Elle 

est médecin à Montpellier. Son amant , Yacine , un 

médecin, est mort à Aïn Nekhla, en Algérie. Alors 

Sultana revient en Algérie pour assister aux derniers 

rites de Yacine.  Sultana est  née à ksar, Aïn Nekhla 

en Algérie. Après la mort de sa mère et l’abandon de 

son père, elle se construit toute seule. Enfin, elle fait 

ses études, devient  médecin et elle travaille à 

Montpellier en France. 

 Sultana utilise l’exil comme un moyen de 

résilience. Elle veut être libre de tout, même de son 

amour. Alors elle a quitté Yacine aussi. Ça fait dix 

ans qu’elle a rencontré Yacine. Les mémoires 

douloureuses qu’elle porte de son pays natal la force 

à s’installer en France. 

 Ce roman consiste de 9 chapitres. Dans ce 

même village, un étranger Vincent vient en cherchant 

sa donneuse (une jeune femme algérienne) du rein. 

Vincent tombe amoureux de Sultana. L’Algérie ne 

donne pas un bon acceuil à Sultana. Soutenus par 

certains et attaqués par les autres, Sultana quitte le 

pays.  

 Sultana représente l’Algérie postcoloniale. 

Vincent représente la France postcoloniale. 

 



 
 

Bodhi International Journal of 

Research in Humanities, Arts and Science 

Vol. 10  Special Issue 1 December  2025  

E-ISSN: 2456-5571   

 

 
 141 www.bodhijournals.com 

la Politique Du Langage Et La Culture  Dans La 

Littérature 

La littérature représente la vie. Alors Malika 

Mokeddem utilise la littérature pour exprimer 

comment la femme algérienne est opprimée au nom 

de la culture, la religion et du genre en utilisant la 

langue. Il ajoute: la connaissance est un outil de 

domination. D’après Foucault, le pouvoir/ la 

connaissance fonctionne en deux manières: 

1. Tout d’abord,le pouvoir fonctionne à produire 

la connaissance (ou la vérité) à propos d’un 

sujet. 

2. Ensuite, le pouvoir produit des sujets qui se 

comportent en accordance avec la connaissance 

produite. 

 Selon Michel Foucault,le pouvoir est produit 

constamment et reproduit à travers les interactions 

sociales, les discours et la façon qu’on comprend le 

monde. Foucault proclame que le pouvoir est créé 

par des relations entre les gens. 

 Cette théorie de Michel Foucault est 

profondément  liée à l’histoire de ce roman. 

 La femme algérienne n’est pas permise d’avoir 

acces à l’espace privé. Elle est toujours obligée  à 

rester dans la maison et donc contribuer au meilleur 

fonctionnement de la famille et la société. Cette 

obligation est faite au nom de la religion. Si elle ose 

transgresser ces règles, elle est appeurée qu’elle va 

atteindre l’enfers après sa mort. La femme qui 

rétorque les règles du patriarcat est appellée “putain” 

même si elle reste vierge et chaste. Ici, le patriarcat 

produit une connaissance religieuse et fait les gens à 

croire cette connaissance et voilà il exerce le pouvoir 

sur des gens. Alors la phallocratie règne des femmes 

avec un pouvoir absolu. 

 Ce terme de putain est très désobligeant à la 

moralité de la femme. D’en plus, recevant ce mot 

comme appel sans avoir rien faire est de plus pénible 

pour une femme. Une fois, notre protagoniste 

Sultana vient à Aïn Nekhla, quand elle passe dans la 

voiture, un petit garçon addresse  ce mot envers 

Sultana.  

 “ le visage illuminé de rire, un des enfants me 

lance, avant de lâcher prise:  

 -Putain! 

 Je sursaute. “Putain!”  Plus que l’image 

navrante de la rue, plus que la vue du désert, ce mot 

plante en moi L’Algerie comme un couteau. Putain! 

Combien de fois , lors de mon adolescence, encore 

vierge et déjà blessée, n’ai-je pas reçu ce mot vomi 

sur mon innocence. Putain! Mot parjure, longtemps 

je n’ai pu l’écrire qu’en majuscules, comme s’il était  

la seule destinée, la seule divinité, échues au rebut 

féminin.1 

 Dans cette citation, un petit garçon utilise le 

mot Putain envers une Dame. Cette citation affirme 

la politique du langage qui donne la suprématie aux 

hommes sur la femme. Même un petit garçon ose à 

dégrader  la moralité d’une femme inconnue avec sa 

langue patriarcale. Malika y montre la situation réelle 

des femmes en Algérie. Sultana voyage dans un taxi. 

Le chauffeur du taxi la parle en tutoyant,  “Alors  tu 

viens d’où,toi?”2 

 Sultana ne répond pas à cette question. Donc, il 

l’adresse comme suivante: 

 “ -La fille de personne, qui ne va pas chez 

personne! Tu me la joues ou quoi? Puisque tu refuses 

de parler, tu n’as qu’à porter le voile!”3 

 Sultana ne lui répond pas et alors il prononce 

ces mots dégradants d’elle. Il la suggère de porter un 

symbole religieux. Alors elle mérite son caractère de 

ne pas parler aux hommes. Puis quand Sultana 

assiste à l’enterrement de Yacine, le maire la refuse 

de venir avec eux au nom de la religion. 

 -Madame, tu peux pas venir! C’est interdit! 

 - interdit? Interdit  par qui? 

 -elle peut pas venir! Allah , il veut pas ! 

 -Eh bien figure-toi qu’Allah lui a dit qu’elle 

pouvait! Elle est venue de très loin pour ça!”4 

 À travers cette  pratique algérienne, on contrôle 

Sultana au nom de la religion. Malika y montre 

comme la protagoniste transgresse cette domination 

patriarcale. 

  

 

                                                           
1Malika Mokeddem, L’interdite,Editions Grasset & 

Fasquelle,Paris,1993, p.18-19. 
2 Malika Mokeddem, ibid,p.20. 
3 Malika Mokeddem, ibid,p.22 
4 Malika Mokeddem, ibid,p.31-32. 



 
 

Bodhi International Journal of 

Research in Humanities, Arts and Science 

Vol. 10  Special Issue 1 December  2025  

E-ISSN: 2456-5571   

 

 
www.bodhijournals.com 142 

“La colère m’embrasse... .... 

 Je mets les mains dans mes poches.Mes poings 

serrent,chiffonnent le tissu. J’allonge le pas  jusqu’à 

atteindre la tête du cortège. Eux derrière et moi 

devant, je marche vers le cimetière. Des petits jets de 

pierres jalonnent notre passage.”5 

 En Algérie la femme est interdite 

d’accompagner la dernière tour de la mort jusqu’à la 

cimetière. Sultana y va pour l’enterrement de Yacine 

et alors on jette des pierres sur son passage. Ici 

l’auteure montre comment elle exerce son resilience 

et son pouvoir décisif féminin. 

 Vincent, notre protagoniste masculin a eu une 

transplantation du rein, la donneuse est une 

algérienne de 27 ans. Il arrive pas à digérer cette 

notion. Il dit: 

 Mais cette tolérance ne pouvait empêcher l’idée 

qu’avec cette organe, la chirurgie avait incruste en 

moi deux germes d’étrangeté et d’altérité: l’autre 

sexe et une autre “race”. Et l’enracinement dans mes 

pensées du sentiment de ce double métissage de ma 

chair me poussait irresistiblement vers les femmes et 

vers cettte autre culture, jusqu’alors superbement  

ignorée.... 

 Nous sommes un homme et une femme, un 

Français et une Algérienne, une survie et une mort 

siamoses.6 

 Ici, l’auteure montre les sentiments de haine 

envers l’autre sexe et race. C’est une double 

marginalisation. L’auteure y montre aussi le 

changement mental du Français en gratitude et 

amour envers l’autre sexe et race. Il est pleine de 

compassion envers cette algérienne inconnue. 

 La soeur de Dalila, Samia est en France. Elle a 

quitté Algérie car elle veut étudier. 

 “-Elle aime pas obéir et elle veut pas se marier. 

Ils ont trouvé beaucoup de maris. Mais elle, elle dit 

toujours non. Elle fait toujours des études, 

maintenant dans La France. Et après elle veut plus 

venir. Elle est pas venue....”7 

                                                           
5 Malika Mokeddem, ibid,p.33 
6 Malika Mokeddem, ibid,p.42-43. 
7 Malika Mokeddem, ibid,p.50 

 Samia est contre l’oppression phallocratique. 

Elle ne veut pas se soumettre aux normes 

algériennes. Elle veut étudier et alors les gens surtout 

ses frères et son père la détestent. Dalila ajoute, 

parfois son père dit ya Allah quand il pense à Samia. 

 “Quand ma mère parle d’elle, mes frères, ils 

disent que Samia est un putain.”8  

 Dalila dit que ce n’est pas vrai. Samia veut juste 

étudier et marcher dans la rue quand elle voulait. Elle 

voulait être tranquille. Ces garçons, ses propres 

frères ne pensent qu’à l’insulter avec des gros mots. 

 Cette citation nous montre combien la société a 

donné la liberté aux hommes de degrader une femme 

sans égard à  son âge.  D’en plus ces garçons 

dominent leur mère avec leurs idéologies religieuses. 

La mère dit : 

 “L’enfer c’est tous les jours, c’est maintenant.” 

Elle dit qu’après, dans la mort, elle sera tranquille.”9 

 Ces mots de la mère de Dalila est très profonde. 

Elle exprime sa vie à travers ces mots. Elle préfère la 

mort pour être tranquille. Cela indique l’intensité de 

la domination qu’elle subit dans la vie quotidienne. 

La femme n’existe pas. Juste l’esclave de l’homme 

existe. Chaque être individu a besoin de liberté pour 

exprimer ses pensées, ses passions, ses désirs et 

douleurs. Mais la société inflige tant de règles sur la 

femme afin qu’elle mérite du respect dans la société. 

Mais cette même société donne toute les libertés aux 

hommes. Malika y montre un cas où Dalila n’a 

même pas le droit d’ aller boire un café à l’hôtel. Elle 

a peur des giffles de ses frères. 

 Ouarda , l’enseignante de Dalila dit que même 

en France, Samia est une étrangère. Elle n’a pas son 

espace. Cette indication de l’auteure précise que 

même en France les immigrés n’ont pas de l’espace 

et en bref la femme se sent étrangère partout. Il y a 

un autre caractère, nommé Salah. Ce personnage 

accuse Sultana pour son absence durant toutes ces 

années.  

 “L’ennui c’est les autres. Tu as des silences 

suffisants, des silences de nantie. Des silences pleins 

de livres, de films, de pensées intelligentes, 

                                                           
8 Malika Mokeddem, ibid,p.52-53 
9 Malika Mokeddem, ibid,p.55 



 
 

Bodhi International Journal of 

Research in Humanities, Arts and Science 

Vol. 10  Special Issue 1 December  2025  

E-ISSN: 2456-5571   

 

 
 143 www.bodhijournals.com 

d’opulence, d’égoïsme.... Nous, nos rêves affamés 

nous creusent. Nous nous  serrons au pied des murs 

et nous adonnons à l’invective, seulement pour 

resister dans une Algérie en carême, en proie à tous 

les demons derrière sa barbe qui grouille de 

morpions.Toi, tu as dévoré Yacine. Même absente, tu 

avais une mainmise extraordinaire sur sa vie, sur sa 

peinture.”10 

 Ici, l’auteure montre que Sultana vit à la mode 

française. Elle adore le silence. Selon Salah,les autres 

représentent l’ennui pour Sultana. La dynamique du 

langage est exprimée ici. Le silence est superieur au 

langage. Parfois les autres nous dominent, torturent 

en utilisant le langage. Alors on préfére le silence 

pour assurer notre paix. 

 Le langage exprimé a du pouvoir. En même 

temps le silence est également puissant et cela a une 

profonde impression chez l’autrui. On se silencie 

pour affirmer son pouvoir, son resilience et son 

opposition. Le pouvoir du langage dans la littérature. 

 “Un homme et une femme,deux étrangers sous 

le même toit. L’honneur du village est en danger ce 

soir. Premier retour dans la transgression.”11 

 Selon la coutûme algérienne, une femme ne doit 

pas être seule avec un homme inconnu. Si c’est le cas 

on va déshonorer le caractère de cette personne. 

 -Qu’est ce que tu veux? 

 -Je suis le maire! 

 Il hurle “Je suis le maire!” comme un “garde à 

vous!”. 

 ..Prostitution! 

 -Ah bon?!Pourquoi dis-tu cela? 

 -Tu bois de l’alcool et tu dors avec lui! Fait-il 

en désignant Salah d’un mouvement de tête 

hautain.”12 

 Le maire insulte Sultana avec un mot dérogatif 

et il justifie l’utilisation de ce mot. Le patriarcat 

exerce son pouvoir sur la femme à travers  la langue. 

Un mot pour déshonorer la dignité de la femme. 

 Ici Malika Mokeddem utilise la protagoniste à 

exprimer son résistance par la même langue,  pour 

                                                           
10 Malika Mokeddem, ibid,p.68-69. 
11 Malika Mokeddem, ibid,p.76 
12 Malika Mokeddem, ibid,p.82-83 

exprimer son pouvoir féminin. Le Maire ordonne 

Sultana de servir là-bas comme un médecin. Le 

maire demande les certificats et les papiers de 

Sultana. Mais il l’insulte et la menace d’appeler la 

police au nom de prostitution. Alors Sultana n’obéit 

pas Le Maire et elle lui répond avec stabilité. 

 “Je ne te montrerai rien du tout. Pour le poste, 

j’aurais peut-être essayé de faire quelquechose si tu 

avais été correct.”13 

 Généralement la femme devient faible si 

quelqu’un insulte son caractère mais ici notre 

protagoniste fait face à l’insulte avec audacité. 

L’auteure a bien marqué la femme contreparlant le 

Maire, le représentant de la phallocratie. 

 “---Moi, je ne suis pas correct? Et c’est toi qui 

m’insultes? 

 -Prends -le comme tu veux! 

 -Si tu refuses de faire le docteur, je t’envoie les 

gendarmes! 

 Salah l’empoigne: 

 -Ça suffit avec tes menaces! Fous le camp!”14 

 Ici l’auteure montre la femme qui ordonne 

l’homme à quitter l’espace. Elle exprime son 

pouvoir. 

 “Pour la première fois, je réalise que l’acte le 

plus banal d’une femme en Algérie, se charge 

d’emblée de symboles et d’héroïsme tant l’animosité 

masculine est grande, maladive.”15 

 Dalila parle de l’espace. L’espace est tout. 

L’espace respresente la liberté, le pouvoir, l’exil, 

l’appartenance, la connaissance, la compréhension. 

Le paradis et la mort sont dans la terre. 

 “-La lecture de l’école, c’est toujours l’histoire 

d’une petite fille sage et qui aide bien sa maman 

alors que son frère, lui,il joue dehors. C’est tout ce 

que je veux pas être, tout ce que je veux pas faire.”16 

 Dalila y montre bien qu’elle ne veut pas suivre 

les règles obligées par le patriarcat à travers 

l’éducation sur l’esprit de la femme. En tant que 

petite fille, elle veut avoir accès a’l’espace public. 

                                                           
13 Malika Mokeddem, ibid,p.83 
14 Malika Mokeddem, ibid,p.83 
15 Malika Mokeddem, ibid,p.93 
16 Malika Mokeddem, ibid,p.131 



 
 

Bodhi International Journal of 

Research in Humanities, Arts and Science 

Vol. 10  Special Issue 1 December  2025  

E-ISSN: 2456-5571   

 

 
www.bodhijournals.com 144 

Elle veut vivre libre sans suivre les rôles obligés sur 

les femmes depuis des générations. 

 L’auteure y montre la politique du pouvoir. Le 

patriarcat pratique la soumission de la femme aux 

hommes à travers l’éducation et les rôles à exécuter 

(les tâches domestiques.) à l’espace privé afin 

d’affirmer le meilleur fonctionnement du patriarcat. 

 Dalila questionne: 

 “-Dis-moi d’abord pourquoi la langue qu’on 

parle à la maison et dans la rue est pas la langue de 

l’école? 

 -Parce que les hommes d’état, ceux qui ont 

gouverné l’Algérie depuis l’Indépendance,l’ont taxée 

de dialecte.  

 - Mes parents comprennent pas tout à la radio et 

à la télé. Il faut toujours leur expliquer. Et nous, les 

jeunes, on parle une langue avec les maîtres et les 

maîtresses. Une autre à la recrée et dans la rue.... 

 -Mais Pourquoi? Pourquoi ils ont fait ça? 

 -À l’Indépendance, les dirigeants ont décrété 

que deux des langues algériennes: l’arabe maghrébin 

et le berbère, étaient indignes de la scène officielle. 

Pourtant leur résistance aux différentes invasions, 

depuis des siècles, témoigne de leur vivacité et aurait 

dû les consacrer. Hélas! Quant à la troisième langue 

du pays, le français, il est devenu la langue des 

vendus, des “suppôts du colonialisme”. Tu 

comprends, c’est une façon efficace d’écarter les uns 

et de jeter le discrédit sur les autres, ceux qui 

pouvaient contester le régime; une tactique pour 

museler tout le monde, en somme. ”17 

 Ici, la petite Dalila questionne sur l’usage du 

langage français. Comment on fixe l’usage à divers 

domains et la colonialisation a transformé le langage 

local en faveur des colonisateurs. C’est en bref le 

pouvoir du langage des colonisateurs sur les 

colonisés. 

 Dans un autre cas, Dalila dit que sa mère a peur 

des gens en position. Une fois la maîtresse prend les 

bijoux ancestraux portés par Dalila. La maîtresse ne 

retourne pas cela malgré la petite qui la demande 

plusieurs fois. Alors elle gifle la petite. La mère ne 

réclame pas la maîtresse. 

                                                           
17 Malika Mokeddem, ibid,p.131-132. 

 “ Non, elle a trop peur des gens qui sont si 

importants.... Pourquoi l’arabe c’est  que la langue de 

la peur, de la honte et des pêches, surtout quand on 

est une fille? 

 -Une langue n’est que ce que l’on en  fait! En 

d’autres temps,l’arabe a été la langue du savoir et de 

la poésie. Elle l’est encore pour quelques poignées de 

rebelles ou de privilégiés. Tu dois continuer à resister 

et à prendre ailleurs ce que tu ne trouves pas à 

l’école.”18 

 Les frères algériens dominent trop leurs soeurs 

mais ce n’est pas le cas en France. 

 “ Quand j’etais petite et que je fermais les yeux, 

je croyais que j’effaçais tout le monde. Quand j’avais 

la colère de mes frères, je leur disais: “ Taisez-vous, 

laissez-moi tranquille, sinon je vous éteins.”Je 

fermais les yeux, je les voyais plus, alors je croyais 

qu’ils n’existaient plus. Mais maintenant, je sais que 

c’est pas vrai. Alors je m’en vais de la maison.”19 

 Ici, Dalila exprime comment elle trouve sa paix 

dans le piège patriarcal. 

 “ Des fois , elle (la mère) aussi elle a la colère 

de mes frères. Mais si moi je dis des choses contre 

eux, elle me tape. Elle dit que je dois leur  obéir.”20 

 La mère maintient sa fille sous contrôle à obéir 

le suprême pouvoir:le patriarcat. 

 Et puis, chez nous aussi y a des hommes qui 

aiment les femmes et les filles, comme Yacine,sauf 

qu’ils sont pas beaucoup.”21 

 Dalila apprécie Yacine qui traite les femmes 

avec respect, amour et gentillesse. 

 -“Ils ne me font pas peur! Quelque étiquette 

qu’ils puissent porter à présent, il ne s’agit jamais 

que des visages de la haine de mon enfance. Les 

régimes et les partis vivent, s’usent et meurent. La 

misogynie demeure et, de toutes les défaites, se 

repait et se fortifie. 

 -Bakkar le maire est venu il y a une heure. Il n’a 

pas cessé de fulminer et de remacher: “Elle ose 

revenir ici!Elle est venue me narguer,hein ? On va 

voir ça!” 

                                                           
18 Malika Mokeddem, ibid,p.133 
19 Malika Mokeddem, ibid,p.137 
20 Malika Mokeddem, ibid,p.139. 
21 Malika Mokeddem, ibid,p.141 



 
 

Bodhi International Journal of 

Research in Humanities, Arts and Science 

Vol. 10  Special Issue 1 December  2025  

E-ISSN: 2456-5571   

 

 
 145 www.bodhijournals.com 

 -Toujours aussi imbu de lui-même et aussi 

hableur, celui-là. S’il revient de nouveau, avertissez-

moi. Je le mettrai à la porte.22 

 Ici sultana dit qu’elle va mettre à la porte le 

maire qui crée des problèmes pour elle. 

 On écoute la voix féminine qui crit de mettre à 

la porte l’homme. C’est l’homme qui utilise le 

langage à dominer la femme mais ici on voit la 

femme qui ose sa voix contre l’homme. 

 “ Je te demande seulement de te comporter 

comme une femme intelligente et responsable. Les 

femmes, ici,  sont toutes des résistantes. Elles savent 

qu’elles ne peuvent s’attaquer, de front, à une société 

injuste et  monstrueuse dans sa quasi-totalité. Alors 

elles ont pris les maquis du savoir, du travail, et de 

l’autonomie financière. Elles persévèrent dans 

l’ombre d’hommes qui stagnent et désespèrent. Elles 

ne donnent  pas dans la provocation inutile et 

dangereuse comme toi. Elles feintent et se cachent 

pour ne pas être broyées, mais continuent 

d’avancer.23 

 Salah addresse ces mots envers Sultana. Il la 

conseille de se comporter avec prudence. Il dit 

comment des algériennes revoltent contre l’ordre du 

patriarcat en silence et s’avance en même temps. 

 “- Elles, cette resistance que tu décris les 

propulse et les structure. Moi, il m’aurait fallu une 

grande dose de haine pour tenir et rester ici. La haine 

te dresse, te cabre, te fixe et t’arme. Sous son 

emprise tu te défends, tu te venges. Le manque de 

celle-ci ne te laisse d’issue que dans la fuite et 

l’errance. Et puis, les “vraies Algériennes” n’ont pas 

de problèmes avec leur être. Elles sont d’une époque, 

d’une terre. Elles sont entières. Moi, je suis multiple 

et écartelée, depuis l’enfance. Avec l’âge et l’exil , 

cela n’a fait que s’aggraver. Maintenant en France, je 

ne suis ni algérienne, ni même maghrébine. Je suis 

une Arabe. Autant dire,rien. Arabe, ce mot te dissout 

dans la grisaille d’une nebuleuse. Ici, je ne suis pas 

plus algérienne, ni française. Je porte un masque. Un 

masque occidental? Un masque d’émigrée? Pour 

comble du paradoxe, ceux-ci se confondent, souvent. 

                                                           
22 Malika Mokeddem, ibid,p.187 
23 Malika Mokeddem, ibid,p.190 

À force d’être toujours d’ailleurs, on devient 

forcément diffèrent. Que l’on intéresse, interroge ou 

choque, on est une singularité mobile dans le temps, 

dans l’espace et dans les diverses idées que les gens 

peuvent se faire de “l’étranger” . Mais figure-toi 

qu’aussi inconfortable que puisse être, parfois cette 

peau d’étrangère partout, elle n’en est pas moins une 

inestimable liberté. Je ne l’échangerais pour rien au 

monde! Aussi moi, je ne cache rien. Et les rumeurs et 

critiques ne font, généralement, qu’exciter la 

jubilation que me procure toute transgression.24 

 La femme oppose le patriarcat grace à son 

education et son travail  mais pourtant elle n’a pas du 

succès massif. Les mots de l’auteure “On est étranger 

partout” indique une double signification. D’abord 

au sens spatial quand on est dehors de son pays natal. 

Ensuite, la femme se sent étrangère. On ne l’accepte 

pas chez elle et chez sa famille de mariage. Des 

immigrées n’ont pas d’appartenance ni dans leur 

pays d’origin ni dans le pays d’immigration. Enfin 

on perd leur identité, leur droit. En bref, ils 

deviennent des étrangers de tout surtout dans le 

temps, l’espace et l’expression des idées.  

 Dalila dit que l’amour est une honte en Algérie. 

La tradition ne permet pas des filles à désobéir leurs 

pères et frères. Elle ajoute. 

 “À cause des filles et des femmes, beaucoup 

des hommes, ils sont que des nuques brisées. 

- Des nuques brisées? 

- Oui, quand ils ont la h’chouma de leurs filles ou 

de leur femme, ils peuvent plus aller dehors, 

devant les autres hommes, avec la tête droite. 

Ils deviennent des nuques brisées. La nuque 

brisée, ça s’attrape vite et ça se guérit pas.”25 

 Dalila exprime que si une femme tombe 

amoureux, cela résulte dans le déshonneur des 

membres masculins de sa famille alors ils ont des 

nuques brisées. 

 Sultana raconte la mort de sa mère. Son père a 

des soupçons sur le caractère de sa mère car elle était 

la plus jolie femme dans leur communauté. Un jour 

quand elle revient chez elle, le mari la questionne et 

                                                           
24 Malika Mokeddem, ibid,p.190-191. 
25 Malika Mokeddem, ibid,p.208 

 



 
 

Bodhi International Journal of 

Research in Humanities, Arts and Science 

Vol. 10  Special Issue 1 December  2025  

E-ISSN: 2456-5571   

 

 
www.bodhijournals.com 146 

ils se bagarrent. Par hasard, elle mourit dû à ses 

giffles. 

 “ Ma mère est entrée.  

 “Où étais-tu? 

 Elle est passée sans répondre. Il m’a donné des 

grenades qu’il avait en main et il l’a suivie. 

 “Où étais-tu? 

 “ Elle ne disait rien. Elle s’affairait. 

 Où étais-tu? 

 “ À force d’élever le ton, il s’est mis à hurler.  

 “Où étais-tu?! Où étais-tu?! 

 “Elle s’est retournée vers lui, excédée: 

 “Qu’est-ce qu’on t’a encore raconté? Ne 

comprends-tu pas qu’ils essaient de t’empoisonner la 

vie? Avec quel voisin j’étais cette  fois?” 

 “Il s’est jeté sur elle. Ils se sont battus. Coups 

de poing, griffes, voiciferations... Tout à coup, ma 

mère est tombée, la tête sur la meule en pierre. Elle 

ne bougeait plus. Il s’est abattu sur elle: “Aicha! 

Aicha! Aicha!” 

 “ Ma mère ne répondait plus. Le temps s’était 

arrêté dans ses yeux. Une rupture la séparait 

désormais de nous.... 

 “Il la regardait puis me regardait en silence et 

ses yeux me disaient:” Je ne voulais pas ça! Je ne 

voulais pas ça ! Je ne voulais pas ça!” Il la regardait 

en silence et ses yeux pleuraient. J’ai cessé de crier. 

Deux gouttes d’eau, détachées du seau pendu à la 

poulie, se sont écrasées, l’une après l’autre, au fond 

du puits.  

 “ Il s’est levé. Il nous a encore fixées, ma mère 

allongée et  moi agrippée à elle, puis il est sorti. 

 “ je ne l’ai jamais plus revu” 26... 

 “ L’autre partie de moi, celle disparue avec ma 

mère et ma soeur, je ne pouvais pas me la 

représenter. Je l’avais bannie. Ou peut-être est-ce elle 

qui ne voulait pas de moi. Je ne sais pas. Pourtant, je 

la sentais toujours dans mon ombre, bruit silencieux, 

accroché à  mes pensées et dont je ne parvenais pas à 

couper le fil invisible. 

 “En deux jours, ils m’ont tous abandonnée. J’ai 

grandi seule,anorexique et traquée avec une âme de 

saltimbanque tragique. Je n’ai jamais plus mangé de 

grenade. D’ailleurs je ne mangeais plus, je ne me 

déplaçais plus que poussée par un dernier moi infime 

                                                           
26 Malika Mokeddem, ibid,p.222-223. 

qui s’entetait à respirer, à dormir, à marcher, 

somnambule pris dans l’extricable enchevêtrement 

des solitudes et des haines.”27 

 Sultana a fait expérience des rejections par son 

voisinage. Après la mort de sa mère, la pauvre petite, 

de 5 ans , a vécu dans l’isolation, l’omission et 

abandon. 

 Le cas de Sultana est inimaginable. Combien la 

société est violente. Ce sont les gens de la société qui 

ont empoisonné la pyscologie du père de Sultana et 

alors la mère est morte et la petite fille est aussi 

morte. Cette petite fille de 5 ans est laissée toute 

seule sans personne à  prendre soin d’elle. 

 Enfin, Sultana revient à Ksar après des années 

pour revisiter son passé.  Salah dit qu’elle ne doit pas 

y revenir.  Mais Sultana dit qu’elle avait besoin de 

revenir. Elle veut se renouveler les mauvaises 

expériences du passé avec la réalité du présent. 

Quand elle était vierge, les gens l’appelaient “putain, 

donner aux roumis”. Mais Sultana était vierge et elle 

resterait comme ça longtemps, par inappétence plutôt 

que par chasteté. Elle était sûre :ils n’auront pas ma 

peau comme ils ont eu celle de ma mère. “28 

 Cette dernière se phrase de Sultana affirme que 

la femme d’aujourd’hui est puissante, résiliente et 

elle fait face aux défis du patriarcat avec confiance. 

Les hommes sont contre la présence de Sultana en 

Algérie. On l’ordonne de quitter le pays. On est venu 

en groupe pour la chasser de cet endroit. Par surpris, 

il y a tant de femmes dans l’hôpital qui soutient 

Sultana et elles addressent les méfaits du patriarcat 

avec  audacité. 

 “elles avançaient d’un pas. Il reculait de deux. 

Elles écumaient. Il était, soudain, blème et muet sous 

les mitrailles de leurs sarcasmes:  

 -“Que lui veux-tu à Sultana Medjahed? 

 “-Lui faire subir le sort de sa mère? 

 “-ça tu sais que tu ne le pourras jamais, parce 

que Sultana est une femme libre, elle! 

 C’est ça qui te rend enragé? Malgré toutes les 

tyrannies  et les discriminations qu’elles endurent, il 

y a quand même des Algériennes libres! Ah,ah,ça 

vous explose la tête et vous scie le Zob! 

                                                           
27 Malika Mokeddem, ibid,p.225 
28 Malika Mokeddem, ibid,p.227 



 
 

Bodhi International Journal of 

Research in Humanities, Arts and Science 

Vol. 10  Special Issue 1 December  2025  

E-ISSN: 2456-5571   

 

 
 147 www.bodhijournals.com 

 “- ‘Ça t’a rendu cingle de ne pas avoir eu sa 

mère, hein?! Tu n’as jamais digéré qu’elle t’ait 

préféré un étranger.  

 “-Crois -tu que nous avons oublié que c’est ta 

langue de bouc en rut  qui a déclenché et entretenu 

les médisances, jusqu’au drame? 

 “-Martyriser et jeter à la rue tes propres femmes 

ne te suffira donc jamais?! Il faut encore que tu 

lorgnes celles des voisins et prétends commander 

même celles qui sont à  des infinis de ta portée? 

 -“ Et ton compère, ce démon d’Ali Marbah. 

Dis-lui que je le lacererai la peau partout, partout, 

surtout en bas, là ou’ il a le feu du diable. Dis-lui 

qu’ensuite je le saupoudrerai de sel et de poivre et 

que je le jetterai au soleil et au vent, aux charognards 

pour qu’ils lui picorent les plaies. Tu le sais, toi, qu’il 

a laissé mourir ma fille! Après son accouchement, 

elle a saigné tout son sang: Emmène-la à l’hôpital, 

demande au docteur de venir!” qu’on a dit nous les 

femmes. “J’en ai marre qu’elle ne me fasse que des 

filles! Laissez-la donc saigner ce sang vicie. Ça va 

lui remettre à l’endroit son fourbi intérieur”, a 

répondu cette crapule. 

 “- dès que le jour s’est levé, on a envoyé, en 

cachette, un enfant quérir le médecin. Mais il était 

trop tard. Elle s’était vidée durant la nuit pendant que 

lui ronflait. Dis-lui que je boirai son sang jusqu’à la 

dernière goutte.  

 “- C’est Lalla Fatma qui a proféré ces menaces 

à l’encontre de Marbah. Avant, Lalla Fatma était une 

femme douce et effacée. Depuis la perte de son 

unique fille, on ne la reconnaît plus. Un jour que je 

lui faisais une piqûre à l’infirmerie, elle s’est 

emparée d’un  crayon posé sur la paillasse. Elle a 

sorti un couteau affûté d’une poche de son saroual et 

s’est mise à entailler, rageusement le crayon:” La 

plupart de nos hommes sont ainsi envers leur femme: 

du noir à l’ intérieur avec du bois autour. Il faut les 

couper comme ça, jusqu’a’ la fin!” Lorsqu’il n’est 

plus rien reste du crayon, elle a fixé la lame noircie 

de son couteau avec autant de dégoût que si elle avait 

été maculée de sang. “ Donne-moi de l’alcool”, a-t-

elle murmuré. Elle a nettoyé le couteau avant de le 

rempocher. Elle m’a quitté muette et pleine de fureur. 

 -Et bakkar, Qu’a-t-il dit? 

 -Rien,rien! La stupeur et la peur lui avaient fait 

avaler sa langue. À force de reculer dans le couloir, il 

a fini par buter contre la porte d’entrée. Il l’a ouverte 

et a detalé sous  leurs rires et leurs railleries. Je n’en 

croyais pas mes yeux. 

 -Ces gens-là ont si peur des femmes! Ils en sont 

si malades!. 

 Une femme dit à Sultana: 

 “ Nous savons qui tu es, ma fille. Nous sommes 

contentes que Sultana Medjahed soit devenue une 

belle femme, docteur de surcroît. Il ne faut pas céder 

à ces tyrans ! Nous les femmes, on a besoin de toi. 

Jusqu’à présent, il n’y a eu que des médecins 

hommes, ici. Toi,tu es des nôtres. Toi , tu peux nous 

comprendre.”29 

 Les femmes expriment leur soutien à Sultana. 

Elles sont même prêtes à porter des armes, si c’est 

nécessaire. Malgré les problèmes à ce lieu, Sultana 

décide de partir. Elle dit: 

 “ Dis aux femmes que même loin, je suis avec 

elles.”30 

 Sultana affirme qu’elle va toujours donner la 

parole pour des femmes même si elle va en France.  

  

LA Conclusion 

Malika Mokeddem  montre ici comment les 

algériennes ont souffertes sous la phallocratie au nom 

de la culture et la religion. Selon Michel Foucault, la 

théorie du pouvoir affirme que la puissance n’est pas 

une chose rigide ou une entité fixe mais par contre  

c’est dynamique,  relative et quelque chose qui est en 

action constamment et negotié. Le pouvoir est 

distribué parmi tous les sujets dans la société. Enfin, 

des femmes prennent la parole contre le patriarcat et 

proclame leurs droits. Elles  partagent leurs douleurs 

ouvertement et elles expriment leur colère contre 

toutes les oppressions qu’elles ont subi pendant des 

années. La politique du pouvoir est exercé à travers 

le langage par les phallocrates sur des femmes 

algériennes. Sultana à travers son éducation, elle ose 

désobéir le patriarcat. La resilience de Sultana est 

montré par l’auteure à travers l’éducation et 

l’exercise de la profession médicale. D’en plus 

Sultana sert de modèle aux autres algériennes de 

reprimander les atrocités de l’ordre du père en toute 

sorte. Donc, des autres femmes en ayant Sultana 

                                                           
29 Malika Mokeddem, ibid,p.241-242 
30 Malika Mokeddem, ibid,p.264 



 
 

Bodhi International Journal of 

Research in Humanities, Arts and Science 

Vol. 10  Special Issue 1 December  2025  

E-ISSN: 2456-5571   

 

 
www.bodhijournals.com 148 

comme leur modèle, leur représentante oppose la 

suprématie de la phallocratie et elles proclament leur 

liberté. L’auteure a montré le pouvoir du langage 

dans la société surtout sur la femme, à travers ce 

roman. Sultana est interdite de vivre en Algérie dans 

cette histoire. Cela affirme le titre du roman. Ensuite, 

selon la théorie du Foucault, le pouvoir patriarcal 

produit la connaissance obéissante de la part des 

femmes aux hommes au nom de la religion. Et aussi 

comme dit Foucault, la resilience coexiste le pouvoir:  

les femmes exercent leur resilience et negotie le 

pouvoir absolu prévalent  dans la societé avec leur 

expression linguistique contre les représentants du 

pouvoir. 

  

Références 

1. Malika Mokeddem, L’interdite, Éditions Grasset 

& Fasquelle, Paris,1993. 

2. Michel Foucault, L’archéologie du savoir, 

Gallimard,Paris, 1969. 

3. Michel Foucault, L’ordre du discours, 

Gallimard, Paris, 1971. 

 


